Messaggio del Santo Padre per la XXXIV Giornata
Mondiale del Malato

11 febbraio 2026



20 Gennaio 2026

La compassione del samaritano: amare portando il dolore dell’altro

Cari fratelli e sorelle!

La XXXIV Giornata Mondiale del Malato sara celebrata solennemente a Chiclayo, in Pert, 1’11 febbraio 2026. Per questa
circostanza ho voluto riproporre I'immagine del buon samaritano, sempre attuale e necessaria per riscoprire la bellezza
della carita e la dimensione sociale della compassione, per porre 1’attenzione sui bisognosi e sui sofferenti, come sono i
malati.

Tutti abbiamo ascoltato e letto questo commovente testo di San Luca (cfr Lc 10,25-37). A un dottore della legge che gli
chiede chi sia il prossimo da amare, Gesu risponde raccontando una storia: un uomo che viaggiava da Gerusalemme a
Gerico fu aggredito dai ladri e lasciato mezzo morto; un sacerdote e un levita passarono oltre, ma un samaritano ebbe
compassione di lui, gli fascio le ferite, lo portd in una locanda e pago perché fosse curato. Ho voluto proporre la
riflessione su questo passo biblico, con la chiave ermeneutica dell’Enciclica Fratelli tutti, del mio amato predecessore
Papa Francesco, dove la compassione e la misericordia verso il bisognoso non si riducono a un mero sforzo individuale,
ma si realizzano nella relazione: con il fratello bisognoso, con quanti se ne prendono cura e, alla base, con Dio che ci dona
il suo amore.

1. Il dono dell’incontro: la gioia di dare vicinanza e presenza

Viviamo immersi nella cultura della rapidita, dell’immediatezza, della fretta, ma anche dello scarto e dell’indifferenza, che
ci impedisce di avvicinarci e fermarci lungo il cammino per guardare i bisogni e le sofferenze che ci circondano. La
parabola racconta che il samaritano, vedendo il ferito, non ¢ “passato oltre”, ma ha avuto per lui uno sguardo aperto e
attento, lo sguardo di Gest, che lo ha portato a una vicinanza umana e solidale. Il samaritano «si ¢ fermato, gli ha donato
vicinanza, lo ha curato con le sue stesse mani, ha pagato di tasca propria e si ¢ occupato di lui. Soprattutto gli ha dato [...]
il proprio tempo».[1] Gesu non insegna chi ¢ il prossimo, ma come diventare prossimo, cio¢ come diventare noi stessi
vicini.[2] A questo proposito, possiamo affermare con Sant’ Agostino che il Signore non ha voluto insegnare chi fosse il
prossimo di quell’uomo, ma a chi lui doveva farsi prossimo. Infatti nessuno ¢ prossimo di un altro finché non gli si
avvicina volontariamente. Percio si ¢ fatto prossimo colui che ha avuto misericordia.[3]

L’amore non ¢ passivo, va incontro all’altro; essere prossimo non dipende dalla vicinanza fisica o sociale, ma dalla
decisione di amare. Per questo il cristiano si fa prossimo di chi soffre, seguendo 1’esempio di Cristo, il vero Samaritano
divino che si ¢ avvicinato all’umanita ferita. Non si tratta di semplici gesti di filantropia, ma di segni nei quali si puo
percepire che la partecipazione personale alle sofferenze dell’altro implica il donare sé stessi, significa andare oltre il
soddisfacimento dei bisogni, per arrivare a far si che la nostra persona sia parte del dono.[4] Questa carita si nutre
necessariamente dell’incontro con Cristo, che per amore si ¢ donato per noi. San Francesco lo spiegava molto bene
quando, parlando del suo incontro con i lebbrosi, diceva: «Il Signore stesso mi condusse tra loro»,[5] perché attraverso di
loro aveva scoperto la dolce gioia di amare.

I1 dono dell’incontro nasce dal legame con Gesu Cristo, che identifichiamo come il buon samaritano che ci ha portato la
salute eterna e che rendiamo presente quando ci chiniamo davanti al fratello ferito. Sant’ Ambrogio diceva: «Poiché
dunque nessuno ci ¢ pill prossimo di colui che ha guarito le nostre ferite, amiamolo come Signore, e amiamolo anche
come prossimo: niente infatti € cosi prossimo come il capo alle membra. Amiamo anche colui che ¢ imitatore di Cristo:
amiamo colui che soffre per la poverta altrui, a motivo dell’unita del corpo».[6] Essere uno nell’Uno, nella vicinanza,
nella presenza, nell’amore ricevuto e condiviso, e godere, come San Francesco, della dolcezza di averlo incontrato.

2. La missione condivisa nella cura dei malati



San Luca prosegue dicendo che il samaritano “senti compassione”. Avere compassione implica un’emozione profonda,
che spinge all’azione. E un sentimento che sgorga da dentro e porta all’impegno verso la sofferenza altrui. In questa
parabola, la compassione ¢ il tratto distintivo dell’amore attivo. Non ¢ teorica né sentimentale, si traduce in gesti concreti:
il samaritano si avvicina, medica le ferite, si fa carico e si prende cura. Ma attenzione, non lo fa da solo, individualmente,
«il samaritano cerco un affittacamere che potesse prendersi cura di quell’'uomo, come noi siamo chiamati a invitare e
incontrarci in un “noi” che sia pil forte della somma di piccole individualita».[7] Io stesso ho constatato, nella mia
esperienza di missionario e vescovo in Peru, come molte persone condividono la misericordia e la compassione alla
maniera del samaritano e dell’albergatore. I familiari, i vicini, gli operatori sanitari, le persone impegnate nella pastorale
sanitaria e tanti altri che si fermano, si avvicinano, curano, portano, accompagnano e offrono cio che hanno, danno alla
compassione una dimensione sociale. Questa esperienza, che si realizza in un intreccio di relazioni, supera il mero
impegno individuale. In questo modo, nell’Esortazione apostolica Dilexi te non solo ho fatto riferimento alla cura dei
malati come a una «parte importante» della missione della Chiesa, ma come a un’autentica «azione ecclesiale» (n. 49). In
essa citavo San Cipriano per mostrare come in quella dimensione possiamo verificare la salute della nostra societa:
«Questa epidemia, questa peste, che sembra orribile e funesta, mette alla prova la giustizia di ognuno, ed esamina i
sentimenti del genere umano: se 1 sani servano i malati, se 1 parenti amino con rispetto i loro congiunti, se i padroni
abbiano compassione dei servi che stanno male, se i medici non abbandonino i malati che chiedono aiuto».[ 8]

Essere uno nell’Uno significa sentirci veramente membra di un corpo in cui portiamo, secondo la nostra vocazione, la
compassione del Signore per la sofferenza di tutti gli uomini.[9] Inoltre, il dolore che ci commuove non ¢ un dolore
estraneo, ¢ il dolore di un membro del nostro stesso corpo del quale il nostro Capo ci comanda di prenderci cura per il
bene di tutti. In questo senso si identifica con il dolore di Cristo e, offerto cristianamente, affretta il compimento della
preghiera del Salvatore stesso per I'unita di tutti.[10]

3. Spinti sempre dall’amore per Dio, per incontrarci con noi stessi e con il fratello

Nel duplice comandamento: «Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con tutta la tua forza
e con tutta la tua mente, e il tuo prossimo come te stesso» (Lc 10,27), possiamo riconoscere il primato dell’amore per Dio
e la sua diretta conseguenza sul modo di amare e di relazionarsi dell’uomo in tutte le sue dimensioni. «L.’amore per il
prossimo rappresenta la prova tangibile dell’autenticita dell’amore per Dio, come attesta I’apostolo Giovanni: “Nessuno
mai ha visto Dio; se ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e ’amore di lui ¢ perfetto in noi. [...] Dio ¢ amore; chi
rimane nell’amore rimane in Dio e Dio rimane in lui” (1Gv 4,12.16)».[11] Sebbene I’oggetto di tale amore sia diverso:
Dio, il prossimo e sé stessi, € in tal senso possiamo intenderli come amori distinti, essi sono sempre inseparabili.[12] 11
primato dell’amore divino implica che I’azione dell’'uomo sia compiuta senza interesse personale né ricompensa, bensi
come manifestazione di un amore che trascende le norme rituali e si traduce in un culto autentico: servire il prossimo ¢
amare Dio nei fatti.[13]

Questa dimensione ci permette anche di rilevare cio che significa amare sé€ stessi. Significa allontanare da noi I’interesse
di fondare la nostra autostima o il senso della nostra dignita su stereotipi di successo, carriera, posizione o discendenza
[14] e recuperare la nostra collocazione davanti a Dio e al fratello. Benedetto XVI diceva che «la creatura umana, in
quanto di natura spirituale, si realizza nelle relazioni interpersonali. Piu le vive in modo autentico, pili matura anche la
propria identita personale. Non ¢ isolandosi che I’'uomo valorizza se stesso, ma ponendosi in relazione con gli altri e con
Dio».[15]

Cari fratelli e sorelle, «il vero rimedio alle ferite dell’umanita € uno stile di vita basato sull’amore fraterno, che ha la sua
radice nell’amore di Dio».[16] Desidero vivamente che nel nostro stile di vita cristiana non manchi mai questa dimensione
fraterna, “samaritana”, inclusiva, coraggiosa, impegnata e solidale, che ha la sua radice pil intima nella nostra unione con
Dio, nella fede in Gesu Cristo. Infiammati da questo amore divino, potremo davvero donarci per il bene di tutti i
sofferenti, specialmente dei nostri fratelli malati, anziani e afflitti.

Eleviamo la nostra preghiera alla Beata Vergine Maria, Salute dei malati; chiediamo il suo aiuto per tutti coloro che
soffrono, che hanno bisogno di compassione, ascolto e conforto, e supplichiamo la sua intercessione con questa antica
preghiera, che veniva recitata in famiglia per coloro che vivono nella malattia e nel dolore:



Dolce Madre, non allontanarti,

non distogliere da me il tuo sguardo.
Vieni con me ovunque

e non lasciarmi mai solo.

Tu che sempre mi proteggi

come mia vera Madre,

fa’ che mi benedica il Padre,

il Figlio e lo Spirito Santo.

Imparto di cuore la mia benedizione apostolica a tutti i malati, ai loro familiari e a quanti li assistono, agli operatori
sanitari, alle persone impegnate nella pastorale della salute e in modo speciale a coloro che partecipano a questa Giornata
Mondiale del Malato.

Dal Vaticano, 13 gennaio 2026
LEONE PP. X1V



